LES QUATRE ELEMENTS, constituants du cosmos ?

Chez les Grecs, comme dans la plupart des traditions, le cosmos se divise en quatre
éléments de base : le feu, 'air, 'eau et la terre.

Empédocle, au début du V™ siécle avant notre ére, considére que les quatre éléments réunis composent
l'univers. Précisons que, selon Empédocle, il y a une force qui unit entre eux les éléments et une force
qui les sépare : I'amour et la haine.

Pour I'école néo-pythagoricienne, I'univers est divisé en deux hémisphéres. Lair et le feu appartiennent
au monde supérieur, la terre et 'eau au monde inférieur.

Aristote, quant a lui, ajouta aux quatre éléments, la notion de qualités élémentaires : le chaud, le froid,
le sec et 'humide. Leurs combinaisons, deux par deux, donnent I'organisation suivante : le feu est chaud
et sec ; l'air est chaud et humide ; I'eau est froide et humide ; enfin, la terre est froide et séche. Le
philosophe introduit également un cinquieme élément : I'éther (la quintessence), qui baigne I'univers
comme une vapeur tellement subtile qu’elle en reste invisible et impalpable.

Paracelse, au 16°™ siécle, faisait habiter les éléments par des créatures que I'on retrouve dans de
nombreuses mythologies ou légendes. Les ondines peuplent les eaux, les sylphes I'air, les gnomes les
entrailles de la terre, la salamandre le feu.

De nos jours, la classification périodique des éléments, dite de Mendeleiev, répertorie 118 éléments.
Toutefois, les quatre éléments structurent encore notre inconscient culturel collectif. En Franc-
Maconnerie, en particulier, par le biais de notre Initiation, ou les épreuves par les quatre éléments
constituent I'ossature fondamentale, puis au cours des travaux en loge, nous apprenons a connaitre et
découvrir ces différents éléments.

Tentons maintenant d’en approcher le symbolisme en prenant pour premier élément la terre.

La terre est, selon le Yi-king, la perfection passive, recevant I'action du principe actif. Il faudrait ajouter
I'humilité, étymologiquement, lié a I'humus. Elle est la substance universelle, matiére dont le créateur
faconne I'homme. Sur le plan de I'étre, elle est I'incarnation, le corps. La terre, c’'est aussi le monde
matériel dans lequel I'hnomme s’incarne. Elle est matiére premiére, brute, stable et solide ; support
nécessaire a toute élévation. Elle nous rappelle aussi la nécessité d’étre enraciné et de ne pas se perdre
uniguement dans I'abstraction spirituelle. Travaillée par la béche et nourrie par la pluie, elle se rapproche
de la pierre brute que I'apprenti s'attache a tailler.

Universellement, la terre est une matrice qui recoit les sources, les minerais, les métaux. Ainsi, elle
symbolise la fonction maternelle, la fécondité et la régénération. Elle produit les formes vivantes, les
nourris, puis en recoit a nouveau le germe fécond. La terre donne et reprend la vie. Nous comprenons
ainsi aisément le message de I'épreuve de la terre lors de notre initiation : elle symbolise la mort du vieil
homme indispensable a la germination de I'homme nouveau.

L'appellation de Terre sainte s'applique pour les juifs et les chrétiens a la Palestine. Toutefois, elle
comporte des homologues en d’autres traditions. Il s'agit dans tous les cas de centres spirituels,
correspondant au Centre du Monde propre a chaque tradition, reflet lui-méme du Centre Primordial ou du
paradis terrestre. La terre d’aboutissement n’est pas étrangere a celle des origines. Celle-ci ne cesse de
garder son caractere sacré. Aussi, lorsqu’un groupe veut se régénérer spirituellement, il pratique une
sorte de retour a la terre natale. C'est le cas des tribus de Bolivie ou des pélerinages au Mont Sion, au
Golgotha etc...



L'élément terre invite donc a effectuer un mouvement vers soi, vers l'intérieur, afin de pouvoir trouver sa
vraie nature. Invitation que nous trouvons par ailleurs dans l'inscription VITRIOL : Visite I'Intérieur de la

Terre et en Rectifiant, tu trouveras la Pierre Cachée ; ou encore dans le fil a plomb, qui pousse I'apprenti
a descendre au plus profond de lui en rectifiant pour conserver sa verticalité.

Par rapport aux Eaux qui se trouvent aussi a l'origine des choses, on distingue la terre en ceci que les
Eaux sont a l'origine de toute création. La terre représente les germes des différences, les Eaux la masse
de l'indifférencié.

En effet, c'est dans I'eau que sont apparues les premiéres formes de vie il y a plus de 3,5 milliards

d’années. Elle est la mere avant I'’émergence de la terre. Indispensable a la vie terrestre, elle couvre 70%
de notre planéte et constitue 60% de I'étre humain.

Toutes les grandes civilisations se sont développées au bord de I'eau. Elle a structuré I'agriculture, les
échanges de cultures, de langues et de marchandises, et la vie quotidienne.

Le symbolisme de I'eau est présent et trés riche dans toutes les civilisations traditionnelles. A son aspect
vital s'ajoutent les aspects purificateur (eau lustrale) et régénérateur (eau de pluie), générateur (eau de
source), voire destructeur (inondation, déluge), rappelant que la régénération suppose parfois une
dissolution préalable.

La plupart des religions conferent a leurs adeptes leur premiére initiation par un baptéme d’eau. Nous
retrouvons pour notre part, cette fonction purificatrice et régénératrice dans I'épreuve de I'eau. Mais
nous sommes également mis en contact avec le Un ; l'origine et la totalité des potentialités de la
création. En ceci, I'eau est élément de gestation. Tel I'embryon puis le foetus qui baigne dans le liquide
amniotique, I'apprenti est en devenir.

L'eau, fluide, adaptable, insaisissable, épouse toutes les formes et s'infiltre partout. Elle nous rappelle
que la vie est mouvement, transition et transformation, et nous suggere I'écoute, la réceptivité, la
souplesse et I'adaptabilité.

Face a la lumiére, I'eau se fait miroir et nous invite a observer nos mouvements intérieurs. Le
miroitement est aussi reflet de nos illusions. Elle symbolise ainsi les émotions et I'ame de l'initié, qui doit
s'éclaircir et se rendre transparente pour refléter la lumiére spirituelle.

Tout comme I'eau, le feu est symbole de purification dans les rites et les religions. Le feu brile les
impuretés, éclaire ce qui est caché et transforme. Comme le feu de I'alchimiste qui change le métal brut
en or, il change aussi 'nomme profane en initié.

On ne peut ignorer que les rapports entre 'homme et le feu sont ambigus. Positivement, il est source de
chaleur bienfaisante pour notre corps et I'aide a se nourrir par la cuisson des aliments. Symboliquement,
il renvoie a I'amour — I'amour que I'on doit apprendre a avoir pour soi comme pour les autres.

Mais le feu, aveugle, peut aussi devenir incendie et destruction. Il répand alors le malheur sur son
passage. Lors de la purification par le feu, au cours de notre initiation, nous prendrons conscience de la
dualité positive et négative de cet élément.

Traverser le feu, symboliquement, c’est franchir un seuil vers une conscience plus élevée. Nous laissons
derriere nous qui nous avons été pour travailler a notre perfectionnement.



Dans le cadre magonnique, le feu est présent par sa relation avec la maitrise nécessaire de notre orgueil
et de nos passions pour le dompter ; mais aussi par la lumiere qu'il prodigue.

La Lumiére étant assimilée a la Connaissance, le feu devient instrument de conscience et de
connaissance. Associé au soleil, il est celui qui éclaire, qui illumine, qui transforme les ténebres en champ
lumineux, qui permet de voir, donc de savoir.

La lumiére, force active et consciente se diffuse ; I'air, impalpable, la laisse passer sans la déformer. L'air
est le milieu propre de la lumiere.

L'air, notre quatieme élément, indispensable a la vie. Lair physique, en tant qu’atmospheére, protege la
planete. S'il disparaissait, le feu s'étoufferait, I'eau s'évaporerait et la Terre deviendrait poussiere et mort.

L'air, associé au souffle est principe de vie. Lors d’'une cérémonie d'initiation magonnique, le novice recoit
le souffle vital ; qui pourrait s'apparenter a la premiére respiration que fait le nouveau-né. A chaque
respiration, I'air nous met en contact avec l'univers, depuis notre premier souffle jusqu‘au dernier.

Invisible, I'air évoque la légéreté. Il rappelle que I'essentiel ne se voit pas, mais se ressent. Il est par
excellence I'élément immatériel. Il est I'espace de I'envol et de I'élévation au-dessus de la pesanteur et
des flux émotionnels. Il est ainsi comparé a la finesse, a la clarté de « I'esprit » et a I'éveil de 'ame.

L'Air est le vent ou le mouvement qui entre et sort. Il permet a la parole de circuler librement, en tenue,
chacun se construisant avec la parole de I'autre. Relais qui passe de bouche a oreille, selon une chaine
ininterrompue ; incarnant ainsi la tradition initiatique.

C'est également grace a l'air que la parole passe d'un monde a l'autre et nous permet de communiquer
avec l'invisible. La circulation se fait de haut en bas et de bas en haut ; reliant la Terre au Ciel. En ce
sens, sa symbolique rejoint celle de la colonne.

Victor Hugo écrit ainsi, dans La /égende des siécles : « L'étre est d'abord moitié brute, moitié forét ; Mais
I'air veut devenir I'Esprit, 'hnomme apparait. » C'est une conquéte d’un étre jadis, lourd et confus, qui,
par le mouvement imaginaire, en écoutant les lecons, est devenu Iéger, clair et vibrant... La liberté
aérienne, parle, illumine, vole.

Selon Platon, les éléments se transforment les uns dans les autres. Ils procedent méme les uns des
autres, avec une rigueur qui atteint celle des raisonnements mathématiques.

De méme, en Chine et en Inde, I'élément n’est pas une “substance” mais une qualité vivante, en
mouvement constant. Il peut ainsi s'apparenter a une force. Ainsi, la terre a besoin du Feu (I'énergie
vitale) pour étre fécondée. L'eau apaise le Feu, nourrit la Terre, se laisse porter par I'Air. L'air attise le
Feu, asséche ou anime I'Eau et féconde la Terre. Le Feu éclaire I’Air, réchauffe I'Eau, transmute la Terre.

Dans la médecine chinoise, chacun de nous a ces forces en action a travers les organes, les émotions et
les saisons de la vie. Ce nest pas “un élément en exces” qui définit la personne, mais plutot un cycle
d’équilibres et de déséquilibres. Il ne s'agit donc pas de les considérer séparément, mais comme des
forces complémentaires qui s’'interpénetrent et se tempérent. Harmoniser ces éléments en soi revient a
équilibrer ses forces intérieures — matérielles, émotionnelles, intellectuelles et spirituelles — pour
construire un étre humain complet et aligné.

Je me permets maintenant de vous partager une anecdote personnelle : jeune adulte, je m'interrogeai
sur la possibilité d’une création permanente de matiére. Au cours d’un diner, je questionnai alors mon
pere, professeur de physique-chimie, qui me répondit que depuis la naissance de I'univers, aucun atome



n'était venu s‘ajouter. Rien ne se crée, tout se transforme : Le corps, me dit-il se disperse pour constituer
d’autres corps. Si je comprends bien, répondis-je alors spontanément, dans I'air que nous respirons et
dans ce repas que nous mangeons, il y a un peu de papi et de mamie ! Mon pere s'étouffa un peu avec
sa bouchée...

Oui, de méme que nous respirons le méme air, aucun étre humain n’est séparé du passé ou de I'univers
: Nous ne sommes finalement qu’Un, dans le monde, et bien connecté au Tout.

Puissions-nous tous avoir conscience de cela dans chacun de nos actes ; parce qu‘aujourd’hui la planete
gronde et exige une reconstruction de notre rapport au monde.

Les éléments, les saisons, les étoiles, les matiéres et les hommes ; tous sont connectés les uns avec les
autres. Et il ne s'agit pas comme on pourrait le penser de maitriser les éléments, de dominer notre ou la
nature mais justement de la comprendre et de chercher I'unité profonde. Et ici je cite le philosophe
allemand Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling : "La matiere est de I'esprit en sommelil, tout esprit
aspire a s'incarner et toute matiere aspire a se spiritualiser."

Chaque étre vivant a son propre "monde", mais nous, humains avons la capacité de passer de notre petit
monde individuel au monde global, au cosmos, a la planéte. Notre tache consiste, chaque jour, a
chercher comment articuler ces différentes dimensions.

Voici a mon sens, la démarche que nous devons poursuivre en tant que Franc-Macon. Une démarche qui
est représentée dans I'ancienne tradition juive, par le sceau de Salomon ou I'étoile de David ; les
symboles de I'eau (un triangle pointant vers le bas) et du feu (un triangle pointant vers le haut)
s’'unissant, évoquant ainsi la perfection, 'achévement et le sacré.

Une démarche qui nous pousse & chercher le cingiéme principe, celui de I'Ether ou la Quintessence,
évoqués au début de ma planche, symbole de I'Unité et de I'Harmonie universelle.

Octobre 2025



